
 
 

 1 

 
 
 

 
 
Leitfaden für den Unterricht: Indigene Völker – 
Dos & Don’ts  
 
 
Liebe Pädagogin, lieber Pädagoge, 
 
vielen Dank für dein Interesse an den Bildungsmaterialien von Survival International. Ein wichtiger Teil unserer 
Arbeit ist es, Lehrkräfte dabei zu unterstützen, jungen Menschen die Rechte und Lebensumstände indigener 
Völker zu vermitteln. Als globale Bewegung für die Rechte indigener Völker haben wir diesen Leitfaden 
entwickelt, um dich dabei zu unterstützen, Themen wie indigene Rechte und Widerstand kultursensibel und 
altersgerecht in den Unterricht zu integrieren. Unsere 5 wichtigsten Dos & Dont’s helfen dir dabei, die 
Materialien wirkungsvoll einzusetzen – und dabei ein Bewusstsein für Gerechtigkeit, Vielfalt und indigene 
Perspektiven im Klassenzimmer zu stärken. 
 
Wenn du dir bei einem dieser Punkte unsicher bist, kannst du dich unter info@survivalinternational.de jederzeit 
an uns wenden.  
 
Dein Survival-Bildungsteam 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

Die fünf wichtigsten Dos 
 

1. Verschaffe den Stimmen und Berichten von indigenen Völkern in deinem 
Unterricht Gehör 

 
„Indigene Völker sind die Expert*innen für ihre eigene Geschichte und Realität.“i 
    Montreal Urban Aboriginal Community Strategy Network, Kanada 
 

mailto:info@survivalinternational.de


 2  

Viel zu lange wurden indigene Völker zum Schweigen gebracht. Als Pädagog*innen tragen wir nicht nur 
Verantwortung – wir haben auch die Chance, indigenen Perspektiven in unserem Unterricht Raum zu 
geben. Wer etwas über indigene Völker erfahren will, sollte ihnen selbst zuhören – in ihren eigenen 
Worten, zu ihren eigenen Bedingungen. Dabei gilt es, Folgendes zu beachten: 
 

• Gestalte deinen Unterricht so, 
dass indigene Stimmen im 
Mittelpunkt stehen.   
•  Überlege nicht in erster Linie, 
was wir sagen würden – sondern 
frage dich: Was sagen indigene 
Menschen selbst? (Behalte dabei 
im Blick, dass indigene Völker 
vielfältig sind und keine einzelne 
Perspektive sie alle 
repräsentieren kann.) 
•  Nutze abwechslungsreiche 
Formate, um diese Stimmen in 
den Unterricht einzubinden – 
z. B. über Videos, Audios, 
Interviews oder Texte. 
 

 
 
 
 
 
 
Um Berichte von indigenen Menschen aus der ganzen Welt anzusehen, empfehlen wir dir das Projekt 
Indigene Stimmen von Survival International.  
 
 

2. Überlege, wie dein Unterricht zur Förderung der Menschenrechte beitragen kann 
 
„Ich bin wütend über das, was mit uns, unserer Umwelt und unserer Welt geschieht. Wir denken, 
es ist wichtig, dass die ganze Welt weiß, was mit uns und anderen indigenen Völkern geschieht. 
Wir müssen uns alle gegenseitig in unserem gemeinsamen Kampf unterstützen.“   
                          Kayapó, Brasilien 

 
Als Pädagog*innen ist es unser Ziel, ein angenehmes und sicheres Lernumfeld zu schaffen. Doch wenn 
wir auf ethisch verantwortungsvolle Weise über indigene Völker unterrichten wollen, müssen wir uns auch 
mit den schweren Menschenrechtsverletzungen auseinandersetzen, denen sie ausgesetzt sind. Solcher 
Unterricht ist vielleicht nicht immer „unterhaltsam“ – aber unser Fokus sollte darauf liegen, Solidarität zu 
zeigen und den Kampf indigener Völker für Gerechtigkeit sichtbar zu machen und zu unterstützen. 

 
Einige Fragen, die du dir stellen solltest:  

• Beschönige ich die Realität von indigenen Völkern, um diese Unterrichtsstunde „lustig“ zu 
gestalten – oder laufe ich Gefahr, indigene Menschen zu exotisieren und ihr Leben zu verzerren? 

• Würde ich in ähnlicher Weise über Menschen in Spanien, Bayern oder Hamburg sprechen? 
• Wie könnte ich in dieser Stunde stärker zum Nachdenken anregen – und aktiv zur Unterstützung 

indigener Rechte beitragen? 
 
 
 
 
 

 

Die brasilianische Indigenen-Anführerin Sheila Juruna während einer Demonstration, 
bei der sie den Stopp von drei umstrittenen Megastaudammprojekten im 
Amazonasgebiet fordert. © Survival 

https://www.survivalinternational.de/stimme
https://www.survivalinternational.de/stimme


 3  

3. Nimm Stereotype wahr und hinterfrage sie 
 
„Es ist unangenehm, über Ethnie, unsere unbewussten Vorurteile und unsere Privilegien zu 
sprechen. Noch unangenehmer ist es jedoch, Rassismus zu erleben und zu erfahren.“ii  

Bizzi Lavelle, Wakka Wakka, Australien
  

Schüler*innen bringen mitunter falsche oder sogar rassistische Vorstellungen über indigene Völker mit in 
unsere Klassenzimmer – geprägt durch kulturelle Klischees und mediale Darstellungen. Umso wichtiger 
ist es, einen sicheren Raum zu schaffen, in dem solche Überzeugungen offen geäußert, hinterfragt und 
gemeinsam dekonstruiert werden können. Denn: Verlernen ist oft genauso entscheidend wie Lernen. 
 
 
 
Mythos 1: Alle indigenen Völker tragen Federn und Kopfschmuck, haben Körperbemalung, 
Gesichtsbemalung und Tattoos 
 
Bedenke: „Man kann jemanden nicht ansehen und ‚sehen', ob er oder sie indigen ist oder nicht.“iii  

Simon Moya-Smith, Oglala Lakota, USA  
 
Dieser Mythos ist aus zwei Gründen 
problematisch und potenziell gefährlich. 
Erstens: Zwar meiden einige indigene 
Völker – etwa die mehr als 150 
unkontaktierten Völker weltweit – 
bewusst den Kontakt zu 
Außenstehenden und tragen Kleidung, 
die spezifisch für ihre eigene 
Lebensweise ist. Viele indigene 
Menschen jedoch tragen – wie auch 
viele nicht-indigene Menschen weltweit 
– T-Shirts oder Jeans. Es gibt eine 
Vielfalt an indigenen 
Erscheinungsbildern und Lebensstilen, 
die wir den Schüler*innen nahebringen 
sollten. Zweitens: Indigene Identität 
lässt sich nicht am Aussehen 
festmachen. Vielmehr betonen viele 
indigene Menschen selbst, dass ihre 
Zugehörigkeit vor allem auf der tiefen 
Verbindung zu und Abhängigkeit von 
ihrem angestammten Land beruht.  

 
 
Mythos 2: Indigene Völker sind rückständig, sind wie unsere Ahnen und „leben nicht in der 
modernen Gesellschaft“ 
 
Bedenke: „...indigene Völker gehören nicht der Vergangenheit an; wir sind zeitgenössisch, wir sind 
modern...“iv  

Geo Soctomah Neptune, Passamaquoddy-Volk in Motahkomikuk, USA 
 
Indigene Gesellschaften sind genauso modern und ebenso Teil des 21. Jahrhunderts wie alle anderen auch. Sie als 
primitiv oder rückständig zu betrachten, ist sowohl falsch als auch gefährlich: Es kann zu Verfolgung führen, etwa 
durch erzwungene Entwicklungsprojekte, die sie in die „zivilisierte“ Welt „integrieren“ sollen. Indigene Völker haben 
seit Langem differenzierte, kulturell spezifische Technologien entwickelt – darunter komplexe Verfahren für die 
Fischerei, nachhaltige landwirtschaftliche Praktiken im Einklang mit dem Land und ausgefeilte Methoden der 
Navigation. Diese Innovationen im Umgang mit ihrer Umwelt entwickeln sich ständig weiter, um sich an neue 
Herausforderungen wie den Klimawandel anzupassen. Indigene Gesellschaften verändern sich – wie alle anderen 
auch – und viele nutzen digitale Technologien wie Mobiltelefone und soziale Medien im Alltag. Das schmälert jedoch 
in keiner Weise ihre indigene Identität. 

Die Guajajara – Wächter*innen des Waldes – schützen ihren Wald im 
brasilianischen Amazonasgebiet. Paulo Paulino Guajajara (ganz rechts) wurde 
2019 von Holzfällern ermordet. © Survival 



 4  

 
Mythos 3: Indigene Völker sind gewalttätiger als wir 
 
Bedenke: „All die Jahre, in denen man Indigene als Wilde bezeichnete, haben sie nicht zu solchen 
gemacht.“ 

Luther Standing Bear, Lakota Sioux, USA 
 
Es ist höchste Zeit, aktiv mit dem Mythos des „brutalen Wilden“ aufzuräumen. Diese rassistische Fiktion hat seit 
Jahrhunderten dazu beigetragen, die Unterdrückung indigener Völker zu rechtfertigen, und prägt noch immer, wie 
über sie gesprochen und wie sie behandelt werden. 
 
 

4. Mehr als eine einmalige Unterrichtsstunde 
 

„In vielen Fällen bringen Pädagog*innen einzelne Unterrichtspläne ein, die sich auf 
künstlerische und handwerkliche Aktivitäten konzentrieren. Wenn wir indigenes Wissen, 
künstlerische Fähigkeiten und Pädagogik auf Aktivitäten wie Trommeln, Traumfänger und 
Lieder reduzieren, dann packen wir indigene Bildung in einen Container, der kommerzialisiert 
und kolonialisiert werden darf.“v      

Carolyn Roberts, Squamish Nation, Kanada 
 
Um die Vielfalt indigener Kulturen, ihr umfangreiches Wissen und ihre Widerstandskraft gegen koloniale 
Unterdrückung angemessen zu würdigen, reicht es nicht aus, symbolische Gesten zu setzen oder 
indigene Themen auf einzelne Unterrichtsstunden zu beschränken. Es braucht eine langfristige und 
selbstverständliche Einbindung indigener Perspektiven in den Unterricht. 
 

• Wie kannst du indigene 
Perspektiven fächerübergreifend in 
deinen Unterricht integrieren, statt sie 
isoliert in einer einmaligen Einheit zu 
behandeln? 
• Könntest du in deiner Klasse 
Werke indigener Autor*innen, 
Dichter*innen, Wissenschaftler*innen, 
Historiker*innen, Künstler*innen und 
Filmemacher*innen vorstellen? 
• Wäre es möglich, einen 
„indigenen Gedanken für den Tag“ 
einzuführen, den Schüler*innen 
täglich diskutieren? Oder ein 
regelmäßiges „Highlight des 
indigenen Wissens“, das 
Verbindungen zwischen indigener 
Expertise und euren 
Unterrichtsinhalten herstellt? 
 

 
 

5. Sei die Stimme der Veränderung für alle um dich herum 
 

„Nehmt uns wahr. Nehmt unsere Abwesenheit wahr.“vi    
Patty Krawec, Ashinaabe, Lac Seul First Nation, Canada 

 
Indigene Perspektiven sind in vielen Lehrplänen nach wie vor kaum präsent. Bleibt das so, werden weitere 
Generationen ihre Schulzeit ohne nennenswertes Wissen über indigene Völker beenden, obwohl sie ein 
zentraler Teil der menschlichen Vielfalt sind. Das muss sich ändern. Setze dich aktiv dafür ein, dass die 
Stimmen und Perspektiven indigener Völker auf allen Ebenen in den Unterricht und die Bildungslandschaft 
eingebunden werden. Hier einige Ideen, wie das gelingen kann: 
 

Baka-Volk, Kamerun. Indigene Völker sind die besten Naturschützer*innen und 
Wächter*innen der natürlichen Welt. Es ist erwiesen, dass sie ihre Umwelt und die 
darin lebenden Tiere und Pflanzen besser schützen als alle anderen. © Edmond 
Dounias/Survival 
 



 5  

• Organisiere eine Schulversammlung, um der Schulgemeinschaft zu präsentieren, was du und deine 
Schüler*innen über indigene Themen gelernt haben. 

• Initiiere ein Treffen mit Kolleg*innen, um gemeinsam zu überlegen, wie indigene Perspektiven in 
den Unterricht integriert werden können. 

• Teile deine Gedanken und Ideen in Netzwerken für Lehrkräfte, zum Beispiel in den sozialen Medien, 
um eine breitere Diskussion über die bisherige Ausblendung indigener Stimmen in der Bildung 
anzuregen. 

 
 

Die fünf wichtigsten DON’Ts 
 

1. Versuche nicht, indigene Völker abzubilden 
 
„Generationen von Indigenen wurden buchstäblich als Kriminelle abgestempelt, weil sie 
kulturelle Gegenstände besaßen, seien es Zeremonienkürbisse, Federn, Kleider oder kulturelle 
Gegenstände. Dies wirkt sich bis heute auf Indigene aus; ich kenne Älteste, die sich nach wie 
vor verstecken und den Zugang zu Zeremonien für Nicht-Indigene beschränken. Diese 
Ältesten leben immer noch mit der Angst vor Verfolgung, weil sie ihre kulturelle Identität 
bewahren. Es geht also um mehr als ein Kostüm …“vii        
         Eryka Charley, Navajo, USA 

 
Als Pädagog*innen ist es unser Ziel, Empathie für die Herausforderungen zu fördern, mit denen (indigene) 
Menschen konfrontiert sind. Dabei müssen wir jedoch darauf achten, dass unsere Unterrichtsmethoden 
nicht unbeabsichtigt in kulturell unsensible Praktiken abgleiten. Versuche, indigene Völker und ihre 
Bräuche im Unterricht nachzuahmen oder darzustellen, sind unangebracht. Solche Aktivitäten bergen 
mehrere Risiken: 
 

• Stereotypisierung und Verallgemeinerung: Sie können dazu führen, dass Schüler*innen ein 
vereinfachtes, verzerrtes oder romantisiertes Bild indigener Lebensweisen übernehmen, das 
den realen, vielfältigen Erfahrungen und den heutigen Lebensrealitäten indigener Menschen 
nicht gerecht wird. 

• Trivialisierung von Kämpfen um Rechte und Gerechtigkeit: Dramatisierte oder 
rollenspielartige Aktivitäten können als „unterhaltsam“ empfunden werden. Das lenkt leicht 
vom ernsten Kontext ab – dem jahrhundertelangen Kampf indigener Völker um 
Selbstbestimmung, Gerechtigkeit und den Schutz grundlegender Menschenrechte. 

 
Deshalb gilt:  

• Vermeide jede Form von „Verkleidung“ als indigene Person – dazu gehören Gesichtsbemalung, 
Masken, Kopfschmuck oder ähnliche Darstellungen. 

• Stelle keine kulturellen oder religiösen Praktiken nach – wie Tänze, Rituale oder Zeremonien. 
• Bitte deine Schüler*innen nicht, in die Rolle einer indigenen Person zu schlüpfen – weder im 

Rollenspiel noch in anderen Aktivitäten. 
 

2. Verbreite keine Verallgemeinerungen über die einzigartigen Lebensweisen 
indigener Völker 
 
„In vielerlei Hinsicht sind unsere Kulturen auf Muster auf einem Hemd reduziert worden. Wir 
sind mehr als das …“ viii     

Dr Jessica Metcalfe, Turtle Mountain Chippewa, USA 
 

 



 6  

Wir müssen verhindern, dass der 
Mythos einer einheitlichen „indigenen 
Kultur“ aufrechterhalten wird. Wir teilen 
unseren Planeten mit mehr als 476 
Millionen indigenen Menschen, die über 
5.000 verschiedene indigene Völker 
repräsentieren und über 4.000 
Sprachen sprechen. Es ist nicht nur 
unmöglich, sondern auch erniedrigend, 
ihre vielfältigen Praktiken in eine 
allgemeine Kategorie von „indigener“ 
Kunst, Musik, Tanz, Kopfschmuck oder 
Kleidung zu packen. Als Pädagog*innen 
haben wir die Pflicht, uns gründlich 
über die einzigartigen kulturellen 
Praktiken der verschiedenen indigenen 
Völker zu informieren und die 
Vielfältigkeit zu thematisieren, bevor wir 
sie in den Unterricht einbeziehen. 

 
 
Erfahre hier mehr über indigene Völker weltweit.  
 
 

3. Vermeide die Vorstellung, dass indigene Völker der Vergangenheit angehören 
 
„Wir sind keine Mythen der Vergangenheit, Ruinen im Dschungel oder Zoos. Wir sind 
Menschen, und wir wollen respektiert werden und nicht Opfer von Intoleranz und Rassismus 
werden.“  

Rigoberta Menchu, K'iche' Maya, Guatemala	 
 

Im Geschichtsunterricht begegnen Schüler*innen indigenen Völkern häufig ausschließlich als Figuren der 
Vergangenheit. Sie lernen vielleicht etwas über das Maya- oder Aztekenreich, hören aber oft nichts über 
die Millionen von Maya, die heute in Mittelamerika leben. Diese einseitige Fokussierung auf historische 
Aspekte birgt die Gefahr, dass die Lebensrealitäten der mehr als 476 Millionen indigenen Menschen, mit 
denen wir unseren Planeten teilen, in der Gegenwart unsichtbar bleiben. 
 

 
4. Vermeide Paternalismus oder das Narrativ des „White Saviorism“  

 
„Es ist wichtig, dass unsere Geschichte gehört wird, aber nicht auf eine Art und Weise, die unser 
Überleben und unsere Widerstandsfähigkeit noch weiter auslöscht. Wir müssen so darüber 
sprechen, dass die Hindernisse, die wir überwunden haben, und die enormen Erfolge, die wir 
trotz all der Tragödien erzielt haben, deutlich werden.“ 

               Samantha Maltais, Aquinnah Wampanoag, USA  
 

Nomadische Hongana Manyawa-Gruppe im Regenwald von Halmahera. © AMAN 

https://survivalinternational.de/indigene


 7  

 
Indigene Völker sind keine hilflosen Opfer. Sie 
stehen an der Spitze einer weltweiten Bewegung 
für Menschenrechte und zeigen tagtäglich großen 
Mut und Widerstandskraft. Seit Beginn der 
Kolonialisierung organisieren sie sich, leisten 
Widerstand und kämpfen selbstbestimmt gegen 
Ungerechtigkeiten. Sie verlassen sich bei der 
Suche nach Lösungen nicht auf Außenstehende; 
sie haben die Antworten selbst in der Hand. 
Unsere Rolle ist es, zuzuhören, ihre Stimmen zu 
verstärken und ihre Kämpfe solidarisch zu 
unterstützen, ohne sie zu bevormunden. 
 
 
 
 

 
 

 
5. Hab keine Angst, Fragen zu stellen! 

 
Wenn du nicht sicher bist, wie du einen kultursensiblen Unterricht gestalten oder die Rechte indigener 
Völker angemessen im Unterricht thematisieren kannst, hol dir Unterstützung. Gemeinsam können wir 
dazulernen und dafür sorgen, dass gut gemeinte Projekte nicht unbeabsichtigt schief gehen, sondern 
tatsächlich dazu beitragen, die Rechte indigener Völker zu stärken. Schreibe uns an 
info@survivalinternational.de, wenn du Fragen hast.  
 
 
 

 
i https://gallery.mailchimp.com/86d28ccd43d4be0cfc11c71a1/files/102bf040-e221-4953-a9ef-9f0c5efc3458/Ally_email.pdf  
ii https://www.theguardian.com/commentisfree/2020/jun/18/most-of-my-white-friends-avoid-talking-about-racism-i-dont-have-that-privilege  
iii https://www.vice.com/en/article/pa5a3m/how-to-be-an-ally-to-native-americans-indigenous-people  
iv https://www.instagram.com/p/CQGiHPpLCdu/  
v https://www.carolynroberts.net/single-post/this-isn-t-an-add-and-stir-approach-to-education 
vi https://twitter.com/gindaanis/status/1455166335487520779  
viivii https://www.unco.edu/inside-unc/campus-community/nass-halloween.aspx 
viii https://www.theguardian.com/commentisfree/2012/may/18/native-americans-cultural-misappropriation  

Shanti vom Volk der Jenu Kuruba protestiert mit ihrer Gemeinde vor 
dem Nagarhole-Nationalpark, Indien. © Survival 

mailto:info@survivalinternational.de
https://gallery.mailchimp.com/86d28ccd43d4be0cfc11c71a1/files/102bf040-e221-4953-a9ef-9f0c5efc3458/Ally_email.pdf
https://www.theguardian.com/commentisfree/2020/jun/18/most-of-my-white-friends-avoid-talking-about-racism-i-dont-have-that-privilege
https://www.vice.com/en/article/pa5a3m/how-to-be-an-ally-to-native-americans-indigenous-people
https://www.instagram.com/p/CQGiHPpLCdu/
https://www.carolynroberts.net/single-post/this-isn-t-an-add-and-stir-approach-to-education
https://twitter.com/gindaanis/status/1455166335487520779
https://www.unco.edu/inside-unc/campus-community/nass-halloween.aspx
https://www.theguardian.com/commentisfree/2012/may/18/native-americans-cultural-misappropriation

